In Analysis 9 (2025) 100539

lin .ain?ilylsisl
Disponible en ligne sur Elsevier Masson France ';’ =
ScienceDirect EM Vﬂ\
www.sciencedirect.com www.em-consulte.com
Débat
Jouir de la perte : sexualité et violence a I’ére post-#MeToo )

Jouissance of loss: Sexuality and violence in the post-#MeToo era

Frédéric C. Baitinger

Chaire de philosophie d I'hdpital, GHU Psychiatrie et Neurosciences, 1, rue Cabanis, 75014 Paris, France

INFO ARTICLE

Historique de I'article :
Disponible sur Internet le 23 aofit 2025

Mots clés :
Sexualité
Violence
Psychanalyse
Masochisme
Pouvoir social
#Metoo

Keywords:
Sexuality
Violence
Psychoanalysis
Masochism
Social power

Adresse e-mail : baitingerfc@gmail.com

https://doi.org/10.1016/j.inan.2025.100539

RESUME

Contexte. — A I'ére post-#MeToo, la sexualité ne peut plus &tre pensée comme pure libération du désir.
Objectifs. — Ce texte propose de relire les promesses de « jouissance sans entrave » (Kournif, Pall,
Dompnier) a I'aune des violences sexuelles systémiques que cette utopie a parfois masquées.
Meéthodes. - En retracant le retournement critique des discours sur la liberté sexuelle - notamment au
sein des milieux féministes (MacKinnon, Dworkin) et queer (Niedergang, Dustan, Rémeés) - I'article
montre comment le paradigme de la transgression héroique s’effondre face a I'exigence éthique de
penser la vulnérabilité. Ce déplacement est analysé a partir d’'un corpus d’interventions intellectuelles
issues des années 1970, aujourd’hui relues a la lumiére des critiques contemporaines (Alfandary,
Allouch). C’est dans ce contexte que la psychanalyse, en particulier dans son articulation entre fantasme,
angoisse, jouissance, et désir de I'Autre (Freud, Lacan), offre un cadre rigoureux pour reconfigurer notre
rapport au sexuel.
Résultats. — A travers une lecture du Diable amoureux de Cazotte, I'article explore ce que signifie jouir de
la perte : accepter la déprise du savoir sur le désir, et reconnaitre que I'entrave est le cceur méme de
I'érotique.
Interprétations. — Penser ainsi la sexualité ne signifie ni I'innocenter ni I'idéaliser, mais I'aborder dans ce
qu’elle engage de plus exigeant : un lien fragile, tendu entre le fantasme qui s’efface et I'’Autre qui insiste
— un lien rendu possible non malgré la perte, mais a partir d’elle.
© 2025 Association In Analysis. Publié par Elsevier Masson SAS. Tous droits réservés, y compris ceux
relatifs a la fouille de textes et de données, a I'entrainement de l'intelligence artificielle et aux
technologies similaires.

ABSTRACT

Context. — In the post-#MeToo era, sexuality can no longer be conceived as the pure liberation of desire.
Objectives. — This article reconsiders the promises of “unfettered enjoyment” (Kournif, Pall, Dompnier)
in light of the systemic sexual violence that this utopia has sometimes obscured.
Methods. - By tracing the critical reversal in discourses on sexual freedom—particularly within feminist
(MacKinnon, Dworkin) and queer (Niedergang, Dustan, Rémeés) circles—the paper demonstrates how the
heroic paradigm of transgression collapses under the ethical imperative to reckon with vulnerability.
This shift is examined through a corpus of intellectual interventions from the 1970s, now re-read in light
of contemporary critiques (Alfandary, Allouch). Within this framework, psychoanalysis — especially in
its articulation of fantasy, anxiety, jouissance, and the desire of the Other (Freud, Lacan) — offers a
rigorous conceptual tool for reconfiguring our relationship to the sexual.
Results. — Through a close reading of The Devil in Love by Cazotte, the article explores what it means to
enjoy the loss: to accept the relinquishment of knowledge about desire, and to recognize that the obstacle
is not external to the erotic but lies at its very core.
Interpretations. — To think sexuality in this way is neither to exonerate nor to idealize it, but to confront
what it demands most deeply: a fragile bond, stretched between a fading fantasy and an Other who
insists—a bond made possible not despite the loss, but from within it.
©2025 Association In Analysis. Published by Elsevier Masson SAS. All rights are reserved, including those
for text and data mining, Al training, and similar technologies.

2542-3606/© 2025 Association In Analysis. Publié par Elsevier Masson SAS. Tous droits réservés, y compris ceux relatifs a la fouille de textes et de données, a I'entrainement de
l'intelligence artificielle et aux technologies similaires.


http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1016/j.inan.2025.100539&domain=pdf
https://doi.org/10.1016/j.inan.2025.100539
mailto:baitingerfc@gmail.com
http://www.sciencedirect.com/science/journal/25423606
https://doi.org/10.1016/j.inan.2025.100539

F.C. Baitinger

A la fin des années soixante, 'idéal d’une libération sexuelle
totale s’affichait dans des slogans comme « jouir sans entrave »
(Kournif et al., 2019). Cette aspiration, héritée notamment de Mai
68, célébrait I'émancipation du désir contre les normes répressives.
Cependant, depuis l'onde de choc qu'a provoqué dans les
consciences le mouvement #MeToo, cet héritage se voit pro-
fondément remis en cause (Sanyal, 2019 ; Liogier, 2018). Ce qui
semblait hier encore un combat pour la liberté apparait
aujourd’hui comme un scandale : le scandale de la séduction
(Alfandary, 2024). Qu’on pense, par exemple, d la pétition signée le
26 janvier 1977 par 69 intellectuels francais, parmi lesquels Gabriel
Matzneff, Louis Aragon, Jean-Paul Sartre, Simone de Beauvoir, ou
Roland Barthes, qui demandait la libération de trois hommes
condamnés pour attentat a la pudeur sans violence sur des mineurs
de moins de quinze ans'. Ou bien encore, quelques mois plus tard,
le 23 mai 1977, 4 la lettre ouverte signée par 80 intellectuels, dont
Jacques Derrida, Michel Foucault, Félix Guattari, Gilles Deleuze, ou
Francoise Dolto qui réclamait la décriminalisation des relations
sexuelles entre adultes et enfants de moins de 15 ans, au nom de
« l'entiére liberté des partenaires d'une relation sexuelle »,
présentée comme « la condition nécessaire et suffisante de la
licéité d’un tel rapport »*. De telles revendications, convenons-en,
nous semblent aujourd’hui tout bonnement scandaleuses. Loin de
pouvoir encore passer pour des formes authentiques de
« libération », elles apparaissent plutot comme ayant partie liée
avec « la vieille imposture sadienne, qui prone la liberté pour
asservir 'objet » (Liberati, 2016, p. 165).

Un tel retournement de perspective traduit, en fait, comme le
souligne le psychanalyste Jean Allouch dans Le sexe du maitre
(2001), « un changement majeur des rapports du sexe et de la
maitrise » ((Allouch, 2001) p. 248). La prise de conscience féministe
des violences systématiques associées a certaines conceptions trop
laxistes du « tout est permis » conduit désormais a exiger de
nouvelles normes de protection pour les personnes vulnérables.
Ainsi, certaines théoriciennes féministes comme Catharine Mac-
Kinnon et Andrea Dworkin ont pu aller jusqu’a soutenir que la
pornographie constitue I'institutionnalisation « de la suprématie
masculine », fusionnant érotisme et domination dans la construc-
tion du masculin et du féminin (MacKinnon, 1989). Elles en ont
déduit qu’il faudrait criminaliser 1a pornographie et, par extension,
suspendre la sexualité elle-méme tant qu’elle n'aurait pas été
entiérement repensée et purgée de cette érotique de la domina-
tion. Autrement dit, dans I'ére post-#MeToo, la liberté sexuelle ne
peut donc plus étre envisagée comme un absolu inconditionnel :
elle se heurte aux exigences éthiques de la protection contre les
abus. Comme le formule Pierre Niedergang dans Vers la normativité
queer’ (2023) : « si les politiques queer et les théories qui y sont

1 https://www.lemonde.fr/archives/article/1977/01/26/a-propos-d-un-proces_
2854399_1819218.html.

2 Ce débat, était particuliérement complexe et retors, puisqu'il impliquait a la fois
une discussion sur la notion d’attentat a la pudeur sans violence, mais aussi une
discussion sur I'dge de la maturité sexuelle, et enfin une discussion de ces deux
premiers points en relation avec les conditions de criminalisation dont
I'homosexualité faisant encore l'objet a cette date. Voir, pour plus de précisions,
I'émission « Dialogues », enregistrée en 1977 avec Michel Foucault, Guy
Hocquenghem et Jean Danet : https://www.lefigaro.fr/culture/paris-retire-une-
plaque-en-l-honneur-de-l-ecrivain-guy-hocquenghem-ami-de-gabriel-matzneff-
20200905 ; Emission qui sera ensuite publiée sous le titre « La loi de la pudeur »,
dans Dits et Ecrits, 1976-1979, pp. 763-777).

3 Le terme queer sera principalement utilisé au cours de ce texte comme un terme
désignant toutes les formes de résistances, d’écarts, d’étrangetés, de déviances que
peut étre amené d incarner un sujet vis-a-vis d'une norme sexuelle quelconque — et
non comme le synonyme stricte de I'acronyme Igbtiga++. Ce qui veut dire que le
terme queer désignera d’abord et avant tout le champ de ce qui, dans la sexualité,
s’oppose a la norme, de ce qui en échappe, s’en décale, désire s’en extraire — champ
qui peut potentiellement inclure n'importe quel type de sujet, y compris des sujets
dits « hétérosexuels », c’est-a-dire des sujets appartenant en apparence a la norme
mais dont I'inconscient et le désire s’en échappe.

In Analysis 9 (2025) 100539

attachées sont incapables de prendre en charge les problématiques
liées a ce qui est acceptable ou non sur le plan sexuel, ceci ne
signifie-t-il pas que “le queer” est dépassé a I'heure de #MeToo ? »
(Niedergang, 2023, p. 12). La question souligne la tension actuelle :
comment concilier I'héritage transgressif de la révolution sexuelle
(porté notamment par certains courants queer radicaux) avec
I'exigence contemporaine de prévenir les violences et d’établir des
limites claires au nom du respect d’autrui ?

Au sein méme des milieux queer, un réexamen critique s’opére.
Comme I'observe Niedergang, on ne peut plus envisager avec le
méme regard les appels a une sexualité sans limites formulés par
les générations précédentes - qu'il s'agisse de la défense
provocatrice de la pédophilie par Guy Hocquenghem dans les
années 1970, ou de I'expérimentation du barebacking (rapports
sexuels non protégés malgré les risques) par des auteurs comme
Guillaume Dustan ou Erik Rémés lors de I'épidémie de sida (Rémes,
2003). Il s’agirait donc de refuser de tomber dans un « romantisme
de la transgression » (Niedergang, ibid., p. 54) qui réduirait le queer
a la quéte d'une jouissance sans entrave, en tout point
incompatible avec les visées du féminisme ou des politiques
LGBTQIA++. Autrement dit, la liberté sexuelle ne peut plus étre
pensée sans considération éthique : la souveraineté du désir de I'un
s’arréte 1a ot commence la vulnérabilité de I'autre.

L’empéchement au cceur du sexuel : manque, loi et
insatisfaction fondamentale

Le mouvement #MeToo a marqué un tournant dans notre
maniére d’appréhender la sexualité — un tournant qui s’apparente,
pour reprendre les mots de Pascal Quignard décrivant la mutation
opérée sous le régne d’Auguste, a un passage « de I'érotisme joyeux
et précis des Grecs d une mélancolie effrayée » (Quignard, 1994 p. 11).
Autrement dit, une redécouverte — sous une forme parfois
douloureuse — d’une vérité que la psychanalyse, dés ses débuts,
n'a cessé de soutenir quant a l'inquiétante opacité du sexuel. A
savoir que la sexualité est un domaine traversé par un sentiment
d’effroi®. Freud pose dans ses Trois essais sur la théorie sexuelle, que
la sexualité humaine est d’emblée marquée par le perversité
polymorphe de la sexualité infantile et les détours de la pulsion
(Trieb) qui ne trouve jamais d’objet totalement satisfaisant (Freud,
1905, 1915). Ce faisant, Freud soulignait que la vie sexuelle a pour
principe une forme d'insatisfaction fondamentale, un écart entre le
désir et son objet, un reste qui échappe (Freud, 1920, 1924). En
clair, pour Freud, ne pas pouvoir jouir pleinement - étre entravé —
n’est pas un accident contingent de la sexualité humaine - mais
cela en est la condition intrinséque. Il y a dans le sexuel une part
structurale d’empéchement, de perte, qui fait que le plaisir est
indissociable d'un certain déplaisir, d’'une certaine forme de
masochisme (Freud, 1930).

Cest pourquoi, d’ailleurs, les sexualités peuvent étre empé-
chées de multiples facons. Des facteurs externes explicites —
normes sociales, interdits religieux, contextes traumatiques,
maladies, handicaps, etc. - peuvent entraver lourdement I'épa-
nouissement sexuel. Mais méme en I'absence d'obstacles exté-
rieurs évidents, les sujets humains — quelques soient leur sexe ou
leur genre — se heurtent d une limite intérieure plus
énigmatique encore : I'expérience d'un excés qui fait peur. Comme
I'écrit le théoricien queer Leo Bersani dans Le rectum est-il une
tombe ?(2011),« il y aun secret bien gardé a propos de la sexualité :

4 « Le sexe est lié 3 I'effroi. Dans Apulée, Psyché s’interroge (Métamorphose, VI,
5) : “Dans quelle nuit puis-je me cacher pour fuir les yeux inévitables de la grande
Venus ?” Lucréce parle d’'un “désir soucieux”, d’un “effrayant désir” et il définit la
cupidité de ce désir comme la “blessure secréte des hommes”. Virgile définit
I'amour lui-méme : “une ancienne et profonde blessure qui briile d'un feu aveugle
ou secret.” Catel en fait une maladie a mort. » (Quignard, Op. Cit, 84).


https://www.lemonde.fr/archives/article/1977/01/26/a-propos-d-un-proces_2854399_1819218.html
https://www.lemonde.fr/archives/article/1977/01/26/a-propos-d-un-proces_2854399_1819218.html
https://www.lefigaro.fr/culture/paris-retire-une-plaque-en-l-honneur-de-l-ecrivain-guy-hocquenghem-ami-de-gabriel-matzneff-20200905
https://www.lefigaro.fr/culture/paris-retire-une-plaque-en-l-honneur-de-l-ecrivain-guy-hocquenghem-ami-de-gabriel-matzneff-20200905
https://www.lefigaro.fr/culture/paris-retire-une-plaque-en-l-honneur-de-l-ecrivain-guy-hocquenghem-ami-de-gabriel-matzneff-20200905

F.C. Baitinger

la plupart des gens n’aiment pas ca » ((Bersani, 2011) p. 19).
Affirmation qui, de prime abord, a de quoi surprendre (ne sommes-
nous pas censés vivre en quéte permanente du plaisir?), mais qui
pointe en fait vers une vérité inconsciente des plus essentielle : ce
qui nous attire nous effraie en méme temps, ce qui nous procure du
plaisir peut devenir la source méme de ce qui nous ravage. La
jouissance — notion que développe le psychanalyste Jacques Lacan,
et que I'on peut définir comme un plaisir exacerbé allant au-deld du
principe de plaisir, jusqu’au point de déplaisir - suscite en chacun
de nous une angoisse profonde (Braunstein, 2005). Quelque chose
dans I'étre parlant — cette instance que Freud nomme le Moi —
(Freud, 1923) redoute ce vertige du plaisir, cette perte de contréle
que provoque I'orgasme ou le désir débordant. Le sujet humain est
prompt a mettre en place des stratagémes pour éviter, différer ou
controler ce surplus de jouissance qui le menace. Trés souvent,
nous censurons, normons ou fardons la sexualité de facon a la
rendre tolérable, c’est-a-dire compatible avec les exigences de
notre moi conscient. Qu'il s’agisse du refoulement (ce processus
psychique par lequel des désirs inacceptables sont repoussés dans
I'inconscient), du déni (ou le sujet percoit la réalité, mais la nie en
faisant comme si elle n’existait pas), de la sublimation (ou I'énergie
pulsionnelle (notamment sexuelle ou agressive) est détournée de
son but immédiat pour étre investie dans des activités socialement
valorisées), ou enfin de la rationalisation et de la ritualisation des
pratiques, la tendance commune est d’endiguer le pouvoir
subversif du sexuel, quitte a en appauvrir I'élan (Freud, 1915).
En ce sens, toute société et tout individu, comme le souligne Freud
dans Malaise dans la civilisation, instaurent a leur maniére des
entraves a la sexualité (Freud, 1930), parfois pour le pire
(répression oppressante trop forte, ou stigmatisant des minorités
sexuelles), mais parfois aussi pour le meilleur (civilisation des
moeurs, protection des plus faibles).

La sexualité apparait ainsi comme une réalité paradoxale : elle
promet un plaisir essentiel, moteur de la vie psychique, mais
comporte en son cceur un noyau de perte et de danger. Perte et
danger qui conduiront Lacan a formuler son célébre aphorisme : «il
n'y a pas de rapport sexuel », voulant signifier par la que le sexe
n’est jamais un rapport harmonieux et complémentaire entre deux
étres, mais au contraire le lieu d’'un non-rapport, d’'une béance, qu'’il
s’agit tant6t de recouvrir d’un voile pudique, ou tant6t d’exploiter
violemment (Lacan, 1975). Dit autrement, le désir nait d'un
manque irreprésentable qui fait que I'Autre (c.-a-d. le ou la
partenaire) ne peut jamais fournir I'objet parfaitement adéquat a
ma demande (tout comme je ne saurais me faire I'objet de I’Autre
sans enfreindre l'interdit de I'inceste). Cette absence de rapport
inscrit I'impossible au cceur méme du sexuel. De ce fait, I'expérience
de la sexualité humaine flirte toujours avec une forme d’échec ou
de perte - perte de repéres, perte de garantie, ou perte d’'une part
de soi.

Perdre le pouvoir pour désarmer la violence : la provocation de
Bersani

Or, face a cette réalité d'une sexualité potentiellement
« dévastatrice » pour le moi, les discours contemporains se divisent
en deux attitudes bien distinctes. D'un c6té, une orientation
normative (qu'elle vienne du féminisme radical, du droit ou du
discours du consentement) cherche a maitriser la jouissance :
encadrer strictement les pratiques pour prévenir les dérives
violentes (Fischel, 2016). Cette vigilance est évidemment légitime
et nécessaire pour protéger les individus. D’'un autre c6té, certains
penseurs, notamment dans le courant queer dit anti-relationnel ou
de la négativité, proposent une lecture presque inverse : et si le
probléme n’était pas tant I'excés de jouissance que le refus de cet
exces (Ruti, 2017) ? Autrement dit, ces discours se demandent si ce

In Analysis 9 (2025) 100539

ne serait pas précisément l'incapacité a accepter la part de perte
dans le sexuel qui alimente les formes les plus violentes de la
sexualité ?

Le critique et théoricien queer Leo Bersani, que nous avons déja
évoqué un peu plus haut, a formulé en ce sens une thése aussi
provocatrice que stimulante. Selon lui, le véritable moteur
souterrain du patriarcat (et du phallocentrisme) ne résiderait
pas dans la volonté consciente de priver les femmes de pouvoir ou
de dominer autrui, « mais par-dessus tout dans le refus de
reconnaitre la valeur de la perte de pouvoir aussi bien pour les
hommes que pour les femmes » (Bersani, 2011, p. 56). En d’autres
termes, la domination masculine tiendrait fondamentalement a
une angoisse de démasculinisation, un refus acharné d’admettre
qu'une perte de maitrise puisse étre désirable. Bersani prend soin
de préciser, toutefois, qu'il ne s’agit pas d’exalter naivement, en
retour, la « douceur » ou la passivité conventionnelle, mais bien
plutot de viser ce qu'il appelle une « radicale désintégration et
humiliation de soi », pour autant que cette « humiliation de soi » ne
reléverait pas d'une perte de pouvoirs physiques, ni non plus d’'une
perte de pouvoir symbolique ou économiques, mais bien d'une
perte qui touche « les structures psychiques mémes qui sont la
condition pour I'établissement effectif d'une relation a autrui »
(Ibid, p. 53). Par 13, Bersani pointe une expérience limite du sexuel :
celle ot le sujet, au comble de la jouissance, ressent une atteinte
profonde a son intégrité narcissique. Moment de vulnérabilité
extréme ou le moi vacille, o peuvent se brouiller les frontiéres
entre plaisir et douleur, entre activité et passivité, entre soi et
l'autre.

Or, selon Bersani, c’est précisément cette expérience de
« détumescence psychique » (Idid, 54) comme il I'appelle aussi,
que les discours dominants - y compris certains discours
féministes et une partie des théories queer « relationnelles » —
n’‘arrivent pas a prendre en compte®. Ils restent focalisés sur une
critique des rapports de force visibles (qui domine qui, qui subit
quoi), sans reconnaitre ce qu'il y a de potentiellement libérateur
dans I'expérience intime d’une telle perte. Ce que dénonce Bersani,
C’est que ces discours, en mettant en avant I'idée de consentement,
ou de contrat, ne peuvent « reconnaitre la valeur de la perte de
pouvoir », et reproduisent ainsi le principe méme sur lequel repose
le phallocentrisme du patriarcat, a savoir : I'’ego. Méme si, bien sir,
I'ego que ces discours mettent en valeur est un ego qui n’est pas au
service du virilisme ou du machisme, mais au fondement d’'un
« utopisme pastoralisant », c'est-a-dire a la base d'une vision
irénique de la sexualité, toute entiére vidée de son ancrage
pulsionnel et de ses subtilités fantasmatiques. Inversement, ce a
quoi Bersani voudrait donner une valeur propre, c’est a une
« radicale désintégration et humiliation de soi » — a condition, bien
slir, que cette humiliation ne soit pas une déchéance sociale
imposée de I'extérieur, mais qu’elle soit consentie intimement,
comme une perte touchant aux structures psychiques mémes qui
fondent notre position de sujet (notre Moi). En clair, la perte que
Bersani ici évoque n’est pas une perte impliquant les droits ou la
dignité sociale d’une personne (telle que subie par une victime de
violence), mais une perte touchant au ceeur du vécu psychique lui-
méme : la dissolution volontaire de ce faux self tout-puissant que le
sujet cherche ordinairement a préserver.

5 « Le plus époustouflant, c’est que le rejet de la psychanalyse va de pair, dans les
milieux queer les plus prestigieux, avec un intérét marqué pour une version
particuliérement plate de I'ego-psychologie (...). Comment expliquer I'intérét de
personnes aussi brillantes qu’Eve Sedgwick et Michael Warner pour de telles
platitudes ? On peut commencer a répondre a cette question en notant ce qui est
exclu de ce psychologisme : la pulsion. Pas de place, notamment, pour un
mouvement de destruction (dirigé vers I'autre ou vers moi-méme) qui serait en
excés du domaine intersubjectif. (...) En d’autres termes, pas de place pour une
jouissance uniquement “activée” par la promesse (qui est aussi un souvenir) des
ravages excitants qui lui sont inhérents. » (Bersani, 2011, p. 105-106).



F.C. Baitinger

Car, encore une fois, « ce que les gens n’aiment pas dans la
sexualité », c’est le point précis ot la « passivité sexuelle » vient se
confondre avec une abdication du pouvoir. Ce point avait d’ailleurs
déja été relevé par Michel Foucault dans le second volume de son
Histoire de la sexualité, lorsqu’il analysait le rapport ambivalent des
Grecs a 'homosexualité (Foucault, 1978). Si cette pratique n’était
pas mal vue dans leur culture, cette valorisation s’inscrivait
néanmoins en contradiction avec leur conception du pouvoir. En
effet, bien qu'il fGt socialement acceptable d’entretenir des
relations homosexuelles avec d’autres hommes, la finalité de ces
relations n’était pas de promouvoir une sexualité mettant en avant
la position pénétrée®. Il s’agissait plutdt, comme le souligne Claude
Calame dans L'Eros dans la Gréce Antique (Calame, 1996), d’offrir
aux jeunes hommes, placés en position d’objets du désir (eromeéne),
une pédagogie leur permettant de devenir a leur tour des sujets
désirants (erasté), autrement dit des sujets masculins actifs et aptes
a exercer le pouvoir. Revenant sur cette dynamique des relations
homosexuelles en Gréce ancienne, Bersani la formule ainsi : « En
d’autres mots, le tabou moral sur les relations sexuelles “passives”
dans I'Athénes ancienne, se formula d’abord comme une sorte
d’hygiéne du pouvoir social. Etre pénétré, c’est abdiquer le
pouvoir » (op. cit., p. 44).

Et abdiquer le pouvoir, faudrait-il ajouter, revient toujours a
prendre le risque de venir occuper la place honnis du katapugdn’,
c’est-a-dire la place de I'objet efféminé, faible, lascif, passif, soumis,
honnis, en bref, la place de celui ou celle qui incarne la perte de
maitrise, et donc aussi, comme I'avance Jean Allouch dans Le sexe
du maitre, la place de I'angoisse. Méme si cette angoisse n’est pas
liée a la découverte de la différence anatomique entre les sexes,
comme le pensait Freud, mais a un trop plein de jouissance. Trop
plein que vient incarner pour les deux sexes l'objet (éromeéne)
venant renverser la maitrise du maitre (erasté), en le confrontant a
sa propre perte de contrdle, a sa propre position d’objet (Allouch,
2001). Voici comment Allouch, dans son livre, décrit ce
mouvement :

« En Occident, la castration n’est pas, ni ne fut, la problématique
centrale autour de laquelle tourna la question sexuelle. Cette
problématique est bien plutét issue d’'une antinomie, trés tot
apparu en Gréce archaique, celle du maitre et du sexe. Elle
présente deux versants : il n’y a pas de maitre du sexe, et pas
non plus de sexe du maitre, si toutefois on entend par « sexe » ce
qui est exigible chez certaines espéces, dont la notre, non pas
seulement ce qui pénétre ou est pénétré mais quelques organes
que ce soit ou se déclenche cette merveilleuse et évanescente
catastrophe : 'orgasme. Le nom grec de cette antinomie, donc
de ce paysage a dévoiler, est katapugdn (les Grecs disait aussi
kinaidos, que les traduisaient en cinaedus). Il s’agit d’'un trou
dans le sexuel, véritable point catastrophique générateur de la
normalisation constituante du désir du maitre et des infranchis-
sables limites assignées au maitre dans ce désir. » (Allouch,
2001, p. 41).

6 « Les similarités entre les représentations de prostituées femmes, et celles
d’homosexuels, devraient nous aider a spécifier la forme exacte de comportement
sexuel visé dans les représentations du sida comme acte criminel, fatal et
irrésistiblement répété. Il s’agit bien siir d’'un rapport anal (avec la possibilité de
multiples orgasmes, s’étendant du foutu au fouteur qui, de toute facon, peut lui
aussi inverser les roles et devenir le foutu dans 10 ou 15 de ces fameuses rencontres
nocturnes), et nous devons évidemment tenir compte de la trés large confusion,
chez les hétérosexuels et les homosexuels, entre les fantasmes de rapports sexuels
anaux et les fantasmes de rapports sexuels vaginaux. (...). Les femmes et les gays
écartent les jambes avec un insatiable appétit de destruction » (Bersani, Ibid., p. 43).

7 Le terme kaTamVywv (katapugan, « qui tourne les fesses ») est un substantif
masculin en grec ancien désignant, de facon péjorative, le partenaire passif ou
« réceptif » dans I'acte sexuel homosexuel. Attesté notamment chez Aristophane
(Nuées 1033) et Lucien (Dialogues des morts 21,1), il véhicule I'idée d’une position
soumise et agrémentée d’'une forte charge moqueuse.

In Analysis 9 (2025) 100539

De 1a s’éclaire le point d’angoisse d’ou s'éléve, du cOté des
« maitres », le besoin permanent de lutter de maniére agressive
contre une perte potentielle de contrdle (Cornell & Wilson, 1974).
Besoin qui, faut-il le rappeler, se fait d’autant plus pressant qu’il
fonctionne comme une défense inconsciente contre I'effet de
passivation que peut provoquer la présence trop excitante de
I'objet désiré (éromene). Défense inconsciente qui induit, en retour,
toutes sortes d’attitudes ou de stratégies visant a rabaisser I'objet
désiré (Freud, 1912). Mais aussi toutes sortes de dénis visant a se
faire accroire que c’est I'objet lui-méme qui désire une telle
«activité » (Keith, 2017). Illusion qui fait la racine haineuse de toute
les formes de violences faites aux femmes, aux étres racisés, ou aux
minorités sexuelles. Illusion enfin qui permet de comprendre que
ce que « la plupart des gens n’aiment pas dans la sexualité », ce n’est
pas tant le plaisir lui-méme que la menace de perte de maitrise
qu’il charrie.

Toutefois, plutét que de nier ou combattre cette menace en
durcissant a I'exceés les interdits (au risque de pathologiser ou de
moraliser la sexualité), ce que Bersani nous propose c’est d’'en
reconnaitre la valeur positive, et méme la puissance subversive. Ce
qui ne revient nullement, il va maintenant nous falloir comprendre
comment, a faire I'apologie de la souffrance ou de la violence
subie : il ne s’agit pas d’encourager les abus, mais de repenser la
jouissance comme expérience de dépouillement pouvant ouvrir a
une nouvelle éthique du non-rapport sexuel.

Jouissance et non-violence : du masochisme a I’érotologie
lacanienne

On pourrait certes objecter que célébrer la « perte de pouvoir »
tend a idéaliser la passivité et a occulter la violence intrinséque a la
sexualité ; c’est d’ailleurs le diagnostic porté par MacKinnon et
Dworkin, qui plaident pour suspendre provisoirement toute vie
érotique jusqu'a I'’émergence d’un contexte social moins conflic-
tuel. Mais une telle objection, qui a sa valeur, n’en rate pas moins le
retournement théorique majeur que nous propose Bersani. A
savoir, que c’est précisément en poussant la sexualité a son point
extréme — lorsque la figure du katapugan cesse d’étre un signe de
simple soumission pour devenir le lieu d’'une intensité paradoxale
— que l'on parvient & désamorcer son potentiel violent. Dans
Théorie et violence (Bersani, 1984), il mobilise Freud et Lacan pour
démontrer que le masochisme constitue une « conquéte de
I'’évolution », puisque sans ce rapport a la douleur, il ne saurait
étre question de dépasser la « pratique du sexe comme hyperbole
de soi », c'est-a-dire comme lieu de cette toute-puissance sadique
du moi qui instrumentalise le désir et prive I'amour de sa
réciprocité. Autrement dit, la désintégration du moi, processus
spécifiquement masochiste, ne manifeste pas un effondrement
subjectif, mais inaugure une « ascése hygiénique de non-violence »
qui transforme I'angoisse du katapugan en moteur d’'une éthique
érotique fondée sur le désarmement intérieur plutét que sur
I'exercice du pouvoir.

Voila la thése que défend Bersani dans son texte Le rectum est-il
une tombe ? Et voila aussi, comme le souligne Allouch dans Le sexe
du maitre (2001), qui renvoie trés explicitement a la doctrine de la
fin d’analyse défendue par (Lacan,1968). Car la fin d’analyse, telle
que formulée dans la Proposition du 9 octobre 1967, culmine dans
un moment de desétre qui, a l'instar de la « détumescence
psychique » qu’appelle de ses veeux Bersani, implique une forme de
« désintégration du Moi ». Désintégration que Lacan nomme une
« traversée du fantasme », et qui coincide avec le moment ou
I'histoire qu'un sujet se racontait sur son désir s’effondre, et ot se
dévoile enfin le vide structurant, la faille, que son fantasme avait a
charge jusque-la de recouvrir. Lacan décrit ce point de bascule



F.C. Baitinger

comme une véritable « destitution subjective » du sujet qui accepte
enfin sa « castration symbolique » et la perte (réelle, imaginaire)
qu’elle implique, c’est-a-dire le fait que quelque chose lui
manquera toujours et qu'aucun autre ne pourra jamais combler
cette perte inaugurale.

Cette perte, Lacan la notera dans son Séminaire X, L’Angoisse(-
Lacan, 2005) par le terme d’objet petit a (comme objet imaginaire
dans le fantasme, puis comme objet réel, dans la jouissance), et a
partir de laquelle il se proposera de refonder la pratique analytique
elle-méme, en la rebaptisant du beau nom d’érotologie® ; un nom
qui n'est sans doute pas sans faire écho a la notion d’hétérologie
qu’avait inventé son ami et complice intellectuel Georges Bataille
(maitre es érotique, s'il en est), qui venait justement de mourir
cette année-1a (Nassif, 2019). Erotologie qui, cela est capital a
souligner, ne part pas du « roc biologique » de la castration tel que
Freud avait pu le théoriser dans Analyse finie, analyse infinie (Freud,
1937) ; roc a partir duquel il en déduisait, de maniére
essentialisante quant a la nature de la différence des sexes, les
deux grandes impasses possibles sur lesquelles viennent buter les
analyses. A savoir I « angoisse de castration » coté masculin
(induisant un refus de la féminité), et I'« envie du pénis » coté
féminin (induisant une forme de révolte phallique). Délaissant un
tel roc biologique, I'érotologie lacanienne se fonde sur I'objet
méme de la perte (noté objet a). Objet qui, il faut le souligner, ne
reléve ni du sexe, ni du genre, mais de la maniére radicalement
contingente dont un étre parlant s’est vu marqué (au fer rouge) par
la langue qu'il parle. Roc non biologique, donc, de I'érotologie
lacanienne qui échappe ainsi aux oppositions binaires simples
(masculin/féminin, naturel/contre-nature) et qui permet de
comprendre qu'il y a, dans la structure méme du désir humain
(du désir des corps parlants), quelque chose de fondamentalement
singulier et décalé par rapport a I'ordre normatif - en un mot,
quelque chose de queer (Baitinger, 2019). Roc, enfin, qui rend du
coup une telle érotologie compatible avec une critique radicale des
catégories identitaires figées, puisqu’elle situe la sexualité non pas
dans I'adéquation a un modéle prédéfini (masculin ou féminin,
normal ou pervers), mais dans le rapport de chaque sujet a son
propre manque, a sa propre perte.

En somme, tant pour Lacan que pour Bersani, la vérité du sexuel
ne réside pas dans une complétude idéalisée ni dans une harmonie
supposée entre partenaires, mais dans I'expérience d’une faille —
faille dans I’Autre, faille en soi — qui ouvre, paradoxalement, la
possibilité d’'une jouissance partagée de la perte. Cette expérience
de perte, loin d’achever I'individu dans une plénitude fantasmée ou
subie, le confronte a son inadéquation constitutive, a ce manque-a-
étre irréductible que Lacan formalise dans son séminaire La relation
d’objet comme condition de toute subjectivation (Lacan, 1994). Ce
manque, en tant qu'il insiste, signale un décalage fondamental, une
dissymeétrie inassimilable, une perte originaire qui entre directe-
ment en résonance avec les enjeux éthiques esquissés en ouverture
de ce texte. A savoir : comment faire de cette perte structurale,
inhérente a la condition sexuelle humaine, non pas un motif de
haine, de repli sur la maitrise ou de « pastoralisme utopique »
(Bersani, 2011, p. 50), mais au contraire le point d’appui d’'un
renversement subjectif ? Ce renversement consisterait pour le
sujet 4 renoncer a étre un Moi exigeant une réponse de I'Autre
(« Que suis-je pour toi ? »), pour consentir a n'étre que I'objet de son
propre désir — avec tout ce que cela implique d’incertitude,
d’exposition, et de perte de repéres. Tel est le pari lacano-

8 «Je n'ai pas pris cette voie dogmatique de faire précéder d’une théorie générale
des affects ce que jai & vous dire de I'angoisse. Pourquoi ? Parce que nous ne
sommes pas ici des psychologues ; nous sommes des psychanalystes. Je ne vous
développe pas une psychologie directe, logique, un discours de cette réalité irréelle
qu’on appelle “psyché”, mais une Praxis qui mérite un nom : érotologie. » (Lacan,
1962, p. 24).

In Analysis 9 (2025) 100539

bersanien : qu’en acceptant la perte structurale qui le constitue, le
sujet accéde a un savoir-y-faire avec cette perte ; et que, dés lors
désillusionné quant aux leurres de la complétude et du pouvoir, il
soit enfin en mesure d’accueillir le désir de I'Autre sans chercher a
s’en faire le maitre.

Pour conclure, illustrons concrétement ces réflexions sur les
rapports entre le désir, la maitrise et la perte, par un exemple
littéraire qui les incarne de facon saisissante : celui du Diable
amoureux.

Désir démoniaque et peur de la perte : la lecon du Diable
amoureux

En 1772, Jacques Cazotte publie Le Diable amoureux(Cazotte,
2023), un conte fantastique que Lacan reprendra pour illustrer les
rapports du sujet au désir de I’Autre (Lacan, 2013). L’histoire met
en scéne un jeune noble espagnol, Alvare, qui, se croyant
pleinement maitre de lui-méme, se laisse convaincre par des
nécromanciens qu'’il peut, s’il ne s’en effraie, ou ne tombe sous son
charme, convoquer le diable et lui demander ce que bon lui
semblera. Ce a quoi I'intrépidité naive d’Alvare, a la surprise des
nécromanciens, consent. Apparait alors une téte de chameau
monstrueuse, flottant dans un déluge de lumiére, qui lui adresse
cette question : Che Vuoi? (que veux-tu ?). Epouvanté, Alvare,
parvient pourtant a maitriser sa peur, puis a exiger du diable qu'il se
soumette a sa volonté. Le diable disparait alors, puis revient sous
des apparences de plus en plus séduisantes. Successivement, il
prend la forme d’un petit épagneul breton, puis d’'un jeune page
nommé Biondetto, avant de prendre celle d’'une femme volup-
tueuse qu'Alvare appelle Biondetta. Toutefois, la succession de ces
apparitions, bien qu’en apparence faites pour le rassurer, ne cesse
pourtant de le renvoyer a cette question des plus angoissante pour
lui : que me veut cet Autre qui apparait si docile et séduisant, mais
dont je sais pourtant qu'il est le diable ? Question qui, en un sens,
n'est autre que celle que le diable lui-méme a posé a Alvare (« Che
Vuoi? »), mais que celui-ci ne peut que recevoir sous sa forme
inversée (« toi, le diable, qui me demande « Che Vuoi? », que veux-
tu de moi en échange ? »). Autrement dit, le pseudo maitre libertin
Alvare, pourtant si stir de lui au début du conte, si fier de sa
maitrise, se voit sans cesse sur le point d’étre lui-méme transformé
en objet du désir de I'Autre (du diable), pris dans les rets d'un désir
(maternel ? surmoique ?) qu'il croit diabolique.

Le récit de Cazotte illustre ainsi parfaitement la dialectique du
désir et de la perte. Alvare oscille en effet entre le désir et I'effroi : 1a
fascination pour les promesses de jouissance qu’offre le diable
(désormais incarné en femme soumise a ses ordres) se heurte a la
peur de damner son dme en s’abandonnant a une relation
satanique (incestueuse ?). Peur que Lacan interpréte comme la
tentative faite par Alvare de recouvrir I'énigme du Che vuoi? par un
fantasme de domination le protégeant de la demande de I'Autre
(maternel ?). Aprés l'effroi initial face a I'inconnu du désir de
I'Autre, Alvare s’empresse de modeler le diable selon les
coordonnées de son fantasme inconscient : il lui ordonne d’abord
de prendre la forme d'un chien docile, puis accepte qu'il devienne
le page, puis la femme Biondetta - c’est-a-dire qu’il fait entrer le
désir de I’Autre dans le scénario fantasmatique rassurant du maitre
et de I'esclave consentante (Zafiropoulos, 2017). Tant que le sujet
reste captif de son fantasme, il demeure identifié a un role qu'il se
donne dans cette mise en scéne. En I'occurrence, il s'identifie au
role du seigneur tout-puissant vis-a-vis d’'une femme-démon
soumise. Ce qui, convenons-en, correspond a un fantasme viril de
domination classique - un fantasme évidemment fragile et
intenable, car il repose sur le déni de I'altérité radicale de I'Autre
(du féminin ?) tout autant que sur un refus radical de la perte,
d’incarner la position du katapugan pour cet Autre.



F.C. Baitinger

Le Diable amoureux met ainsi en lumiére d’'une maniére
saisissante la dialectique entre I'éraste et I'éroméne que nous
avons évoqué précédemment, c’est-a-dire entre celui qui aime/
désire activement et celui qui est aimé/voulu passivement, et plus
encore de I'effroi que suscite en Alvare la possibilité que le diable
fasse de lui son katapugan. Au départ, en effet, Alvare tente
d’occuper la position de I'éraste souverain (de celui qui maitrise,
qui commande) en réduisant le diable au role d’éroméne docile
(d’objet du désir soumis au vouloir de l'autre). Mais cette
répartition des places s’avére instable : plus le diable prend figure
humaine et féminine, plus il manifeste a son tour un désir propre,
brouillant la frontiére entre qui désire et qui est 'objet du désir.
Puisqu’en Biondetta, le diable finit par jouer, en quelque sorte, le
role de I'éraste qui séduit, qui pousse Alvare a la consommation du
pacte amoureux - tandis qu’Alvare devient malgré lui I'éromene,
I'objet du stratagéme séducteur du diable. Certes, Biondetta feint
I'obéissance et I'amour transi pour Alvare, mais I'on sent bien
qu'une puissance étrangere et inquiétante affleure sous ce masque.
Le moment crucial survient quand Biondetta, apreés s’étre insinuée
dans lintimité d’Alvare, cherche a consommer charnellement
I'union. Pourtant Alvare, sur le point de céder a la tentation, est
envahi in extremis par une terreur sacrée : pris de panique, il
invoque I'image de sa meére, le sens de I'honneur de sa famille, et
met brutalement fin a I'enchantement. Le diable, ainsi refoulé,
disparait alors en laissant le protagoniste seul, sain et sauf, et prét a
entrer dans un processus de normalisation lui ouvrant les portes du
monde hetero-patriarcal auquel il appartient.

Cette conclusion, que 'on pourrait dire ironiquement avortée,
exprime bien que le véritable enjeu du drame était moins, pour
Cazotte, le triomphe du héros sur le diable, que I'affrontement
d’Alvare avec son propre désir. Puisqu’au dernier moment, c’est la
peur de la perte de soi qui I'emporte dans son esprit sur la
promesse d’amour infinie que lui offre Biondetta. En se refusant a
Biondetta, Alvare évite certes la « damnation » (c’est-a-dire de se
retrouver a la place du katapugon), mais il renonce aussi a une part
de son désir - il choisit la sauvegarde de son identité aux dépens de
I'expérience potentielle d'un amour total, voire d’'une jouissance
sans limite impliquant une « humiliation de son Moi ». On peut lire
cette issue comme le signe de I'impossibilité pour le moi d’assumer
pleinement la perte que représenterait un abandon absolu a
I'Autre. Si Alvare avait, en effet, “consenti” a Biondetta sans réserve,
acceptant de s’abimer dans cette liaison « infernale », il aurait peut-
étre accompli cette transgression de soi, cette « passe » dont parlent
Lacan et Bersani — au risque de se perdre. Mais tel n’est pas le choix
que Cazotte a fait pour son héros qui, lui, recule devant une telle
possibilité, signant par-la I'impossibilité pour son moi de
pleinement assumer cette perte, cet effroi. En ce sens, la lecon
du Diable amoureux est éclairante : confronté a I'occasion de
traverser son fantasme (de s’unir a un étre absolument Autre, au
mépris des lois divines et humaines), le « maitre » Alvare prend
peur et se dérobe au vertige que suscite en lui son propre désir-et
la jouissance qu'il pourrait en tirer. Il préfére rester fidéle a son moi
(a son nom, a sa meére, a son identité sociale et morale) plutot que
de jouir de sa perte.

Conclusion - Jouir de la perte : une clinique et une éthique du
sexuel post-fantasmatique

Ce que donne ainsi a penser le conte du Diable amoureux, c’est le
point exact ou le fantasme se retourne sur lui-méme pour se
protéger d’'une demande qu’il ne peut accueillir. L'interpellation de
I'Autre - son « Che Vuoi? » - y est aussitot inversée, déplacée,
désamorcée par une contre-question qui évite d’en assumer
I'adresse : « Qu’attends-tu de moi pour me poser une telle
question ? » Cest 1a que se manifeste ce que nous cherchions a

In Analysis 9 (2025) 100539

cerner sous l'expression « jouir de la perte » : non pas une
jouissance de la destruction, ni méme une extase du renoncement,
mais un vacillement du fantasme, dans lequel peut se jouer autre
chose que la scéne attendue - une sortie de la maitrise. Ce
retournement clinique du fantasme, la oti le sujet se trouve affecté
par ce qu’il ne comprend pas en lui-méme et dans I'Autre, ouvre a
une nouvelle articulation entre désir, entrave et lien. Il permet de
concevoir que le sexuel, loin de se résoudre dans I'acte ou dans la
vérité d’'un vouloir, se déploie au contraire dans I’espace incertain
qu'ouvre I'énigme du désir de I'’Autre — 1a oti la perte devient le lieu
méme d’une adresse possible.

Du point de vue de la clinique psychanalytique, cette
reconnaissance du vacillement ne conduit pas a une abdication
du désir, mais a un remaniement de ses coordonnées. Jouir de la
perte, c'est en effet accueillir non seulement la perte d’objet ou la
castration symbolique, mais plus radicalement encore, la perte du
savoir sur le désir — la déprise du sujet sur ce qu’il croit vouloir.
Cela suppose une traversée du fantasme, non pas comme
purification ou vérité ultime, mais comme expérience de
dessaisissement : dessaisissement de la scéne imaginée, du
scénario de maitrise, de la fiction protectrice qui donnait au
sexuel une forme gérable. Ce que révéle alors la clinique, c’est qu'il
n'y a de jouissance soutenable que la ou le sujet accepte d’étre
affecté par un manque qui le déborde, mais ne I'anéantit pas. Une
jouissance qui ne s’installe pas dans I'appropriation de 'autre, mais
dans I'espace méme qu’ouvre son altérité irréductible.

Cest pourquoi il ne s’agit pas de lever les entraves a la sexualité,
mais d’en repenser le sens. L'entrave n’est peut-étre pas 'obstacle a
I'érotique, mais son coeur méme — ce qui nous rappelle que le
sexuel ne peut s’appréhender que depuis le lieu d'un manque, et
quiil n'y a d’éthique du désir que depuis cette perte reconnue,
assumée et partagée. Dans le contexte post-#MeToo, cette
proposition trouve une résonance toute particuliére. Alors que le
discours social oscille entre appels a la transparence totale et
dénonciation de toute opacité comme potentiellement suspecte, il
devient crucial de rappeler que le sexuel est structuré par un reste
— un exces, un défaut, un non-savoir — qui ne se laisse ni dire
pleinement ni maitriser totalement. Vouloir I'évacuer, c’est risquer
de reconduire la violence par d’autres moyens : par I'assignation, la
normativité, ou la peur du désir lui-méme.

Mais reconnaitre cette part d'impossible n'implique pas de
renoncer a toute exigence. Bien au contraire, cela redonne sens a
une responsabilité qui ne repose plus sur le contrdle du fantasme,
mais sur la reconnaissance de sa structure. C'est a partir de cette
perte — dans et avec elle - qu’un lien érotique devient pensable,
non comme fusion idéale ni comme simple contrat, mais comme
mise en jeu de deux manques qui ne coincident pas. Aimer, dés
lors, ne signifie plus trouver en I'autre le comblement d’une faille,
mais faire de cette faille méme un lieu possible de rencontre.
Consentir n'est plus seulement dire oui ou non, mais répondre,
dans l'incertitude, a ce que l'autre fait résonner d’énigmatique en
soi. Et étre responsable, ce n’est pas garantir la sécurité absolue de
I’échange, mais assumer les effets du sexuel en tant qu'ils touchent
a ce que nous ne maitrisons pas — ni en nous, ni en l'autre.

Penser ainsi la sexualité, a I'ére post-#MeToo, ne signifie ni
I'innocenter ni I'idéaliser, mais I'aborder dans ce qu’elle engage de
plus exigeant : un lien fragile, tendu entre le fantasme qui s’efface
et l'autre qui insiste — un lien rendu possible non malgré la perte,
mais a partir d’elle.

Déclaration de liens d’intéréts

L'auteur confirme avoir cité toutes les organisations qui ont
participé au financement de leur recherche, en précisant, le cas
échéant, les numeéros de subvention. L'auteur déclare ne pas avoir
de liens d’intéréts.



F.C. Baitinger
Références

Alfandary, 1. (2024). Le scandal de la séduction d’Oedipe d #Metoo. PUF.

Allouch, J. (2001). Le sexe du maitre. L'érotisme d’aprés Lacan. Exils Editeur.

Baitinger, F. C. (2019). The Subject of Jouissance: The Late Lacan and Gender and Queer
Theories. CUNY Academic Works. .

Bersani, L. (1984). Théorie et violence: Freud et I'art. Editions du Seuil.

Bersani, L. (2011). Le rectum est-il une tombe ? Epel.

Braunstein, N. A. (2005). La jouissance : un concept lacanien. Erés.

Calame, C. (1996). L’Eros dans la Gréce antique. Editions Belin.

Cazotte, J. (2023). Le diable amoureux (1772). Garnier-Flammarion.

Cornell, S., & Wilson, C. (1974). Rape: The first source book for women by New York Radical
Feminist. MW Books.

Fischel, J. J. (2016). Sex and harm in the age of consent. University of Minnesota Press.

Foucault, M. (1978). Histoire de la sexualité, Vol. II, L'usage des plaisirs. Gallimard.

Freud, S. (1905). Trois essais sur la sexualité. PUF.

Freud, S. (1912). Du rabaissement le plus commun de la vie amoureuse. In La vie
sexuelle (pp. 55-65). PUF.

Freud, S. (1915). Pulsions et destin des pulsions (1915). In Métapsychologie (pp. 11-43).
Gallimard.

Freud, S. (1920). Au-deld du principe de plaisir. PUF.

Freud, S. (1923). Le Moi et le ca. Point.

Freud, S.(1924). Le probléme économique du masochisme. In OCT. XVII (pp. 9-25). PUF.

Freud, S. (1930). Malaise dans la civilisation. Payot.

Freud, S. (1937). Analyse finie, analyse infinie. PUF.

Keith, T. (2017). Masculinities in contemporary American culture: An intersectional
approach to the complexities and challenges of male identity. Routledge.

Kournif, A., Pall, T., & Dompnier, N. (2019). Internationale situationniste. De la misére
en milieu étudiant, considérée sous les aspects économiques, politiques, psycho-

In Analysis 9 (2025) 100539

logiques, sexuels, et notamment intellectuels, ainsi quelques moyens pour y
remédier [par I'Internationale situationniste et des étudiants de Strasbourg]. Table
de Presse : Burn Aotit.

Lacan, J. (1994). Le séminaire, Livre IV, La relation d’objet (1956-1957). (J.-A. Miller, Ed.).
Editions du Seuil.

Lacan, J. (2013). Le séminaire, Livre VI, Le désir et son interprétation (1958-1959). (J.-
A. Miller, Ed.). Editions du Seuil.

Lacan, J. (2005). Le séminaire, Livre X : L'angoisse (1962-1963). (].-A. Miller, Ed.). Editions
du Seuil.

Lacan, J. (1968). « Proposition du 9 Octobre sur le psychanalyste de I'Ecole ». In Scilicet 1.
Seuil.

Lacan, J. (1975). Le séminaire, Livre XX : Encore (1972-1973). (J.-A. Miller, Ed.). Editions du
Seuil.

MacKinnon, C. A. (1989). Feminisme Unmodified. Discourses on Life and Law. Harvard
University Press.

Nassif, J. (2019). Pour Bataille. Edition des crépuscules.

Niedergang, P. (2023). Vers la normativité queer. Editions Blast.

Quignard, P. (1994). Le sexe et l'effroi. Editions Gallimard.

Rémeés, E. (2003). Serial Fucker, Journal d’un barebacker. Edition Blanche.

Ruti, M. (2017). The ethics of opting out. The queer defiant subject. Columbia University
Press.

Sanyal, M. M. (2019). Rape: from Lucretia to #metoo. Verso.

Zafiropoulos, M. (2017). Les mythologiques de Lacan. La prison de verre du fantasme,
Oedipe roi, Le diable amoureux, Hamlet. Erés.

Liogier, R. (2018). Descente au coeur du male. De quoi #MeToo est-il le nom ? Les liens
qui libérent.

Liberati, S. (2016). Eva. Livre de poche.


http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0035
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0040
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0045
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0045
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0050
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0055
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0060
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0065
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0065
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0075
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0075
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0080
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0085
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0085
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0090
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0095
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0100
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0105
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0105
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0110
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0110
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0110
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0110
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0110
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0115
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0115
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0120
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0120
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0130
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0130
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0135
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0135
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0140
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0140
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0155
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0155
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0160
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0165
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0175
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0180
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0185
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0185
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0190
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0195
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(25)00046-0/sbref0195

	Jouir de la perte : sexualité et violence à l’ère post-#MeToo
	L’empêchement au cœur du sexuel : manque, loi et insatisfaction fondamentale
	Perdre le pouvoir pour désarmer la violence : la provocation de Bersani
	Jouissance et non-violence : du masochisme à l’érotologie lacanienne
	Désir démoniaque et peur de la perte : la leçon du Diable amoureux
	Conclusion – Jouir de la perte : une clinique et une éthique du sexuel post-fantasmatique

	Déclaration de liens d’intérêts
	Références


